# 第六章 民俗生活

## 第一節 年中行事

一年のうちで、毎年同じ時期に同じ形で行う行事を「年中行事」と名づけている。

保つ大きな目安として、欠かすことのできない年中行事として慎み深くかつ楽しく繰り返していた。 うした時代の波が押し寄せる以前までは、それぞれの地域でその風土に合った生活慣習を守り、 国主義国家として、国民はすべての生活基盤を国体護持のために左右されて、掲げ句の果ては敗戦という大きな転換 昭和の初め(一九三二・昭和七年)上海事変が起き、続いて十二年日中戦争、さらに十六年太平洋戦争と、 祖先から伝え残された素朴な民俗行事や民間信仰を、 一時期ほとんど失ってしまったが、少なくともこ 地域共同体の節度を 日本は軍

として、伝統の息づきは絶えていないし、むしろ年中行事の持つ心は多少変わってはいても、 らも国民感情の底流には、祖先の残し伝えたものへのあこがれは息づいていたので、こんにちなお日々の生活の節目 の自由を規定したこと、さらに新しい戦後の生活様式が一八〇度の転換を見たことなどがあげられ、活気は失いなが が国民生活の中で活気を失った原因はいくつもあって、ひとつには経済的な問題、またひとつには新しい憲法で信仰 しかし、戦後の状況は行事そのものをすべて排除し去って、全く新しいものに転換しようとしたのではなく、 行事そのものは復活

のきざしさえ見せている。

そもそも日本人が生活の節目として、 年中行事をつくりあげた経緯には、 神(祖霊) を中心として日々の営みを保

つという、社会観を原点としていたことが考えられる。

地域共同体を形成していた日本の常民社会では、ケの日ハレの日のけじめをはっきりと区分して三百六十五日を生き 現在でも時々使われている言葉の中に、褻 (け) と晴 (は) れというのがあるが、 かつて村々の氏神を中心として

はその活力を消耗する日と考えられた。つまり地域全体の者が労働する日である。 ケの日とは普段の日ということである。 同時にケという意味は生きるための活力とも解釈されているので、 この日

労働の条件はいうまでもなく、働き易くかつ粗末な、いわゆる褻着という衣服、

気そして死を招くことになるので、人びとは「ヶ」の復活を図るために、ある特定の時期を定めて「ハレの日」 のである。「穢れ」というのはこの「ケが枯れる」現象を指すものであって、そのままさらに労働を持続すると、

は夜星」の例えにあるように、暗いうちに起きて仕事につき、暗くなるまで働く苛酷な労働が続き、衣服にも汗や油 衣といわれる部類のものを着て、食物もあり合わせのもので腹を満たして専念することにある。しかし「朝は朝

食べものも粗末であると、当然のことではあるが体力が衰えてくる。「ケが枯れる」という現象に至る

り)をつくって神霊(祖先の霊)を招き、これに供えると同時に神霊とともに食べる。いわゆる神人共食を 行って 神 てこの日は地域全体で仕事を休み、「ヶ着」の代わりに身を潔めて「ハレ着」をまとい、 「ハレ」とは特別ということの意味を持つもので、いい換えれば「ケ」を復活させる手段の日といえる。 特別の料理 (カワリモノとい

一般でいう仕事着・野良着

の持つ力を与えてもらおうとした。

神から新しい力を授かることで、「ケ」の復活が得られると信じた祖先たちは「ハレの日」こそ祈りと感謝の日 Ł

観念し、いろいろの形で行事をつくり出していった。

年中行事の原点はここから始まっていたのである。

かる。 鳴沢村の年中行事も、 こうした意味をふまえて、村々に残されている年中行事を振り返ってみると、まことに深い味わいがあることがわ

これらのものを月を追って考察してみたい。 正月や盆のような全国的な行事は当然であるが、村特有の行事もまだ多く伝承されている。

鳴沢村の年中行事

をして、晴々とした気分で「雑煮」を食べる。雑煮とは文字に示すとおり、 月日 家々では家族が朝早くから若水を汲んで身を潔め氏神に新年のあいさつに出かける。 前夜訪れてきた歳神(としがみ)に供え いわゆる 初

た料理 り」をしたり、 朝食が済むと一家の主人は正装して、一年間お世話になる家や、生活にかかわりのある人びとを中心に (節料理)をオジヤにしこれに餅を入れて食べることで神人共食になると信じた元旦の料理である。 また年始にくる人びとの応待にあたる。

受けて家に戻り、 行われる「新年拝賀式」に参加して「年の始めのためしとて……」という唱歌を歌い、 戦前まではこの儀礼は極めて重要なこととして、節度正しく行われ、子どもたちも元旦には晴れ着を着て 学 女児は追い羽根つきなどが戸外の遊びで、家の中では「カルタ取り」や「双六」遊びに興じた。 父親から「お年玉」をもらって、北風の吹きさらす野に出て元気よく遊んだ。男児は凧揚げ、 校長先生から励ましの言葉を 校 コマ で

現在ではこうした風習もなくなっている。

区長以下区の役員がそろって氏神詣りをする日となっている。 村人の代表としてこの村に新し

幸せを願う意味である。

その前夜になると「洗米」(おせんまい)、塩・水を歳神棚に供え、 走を欠かさないように努めた。(現在では十二月三十一日の夕方に訪れて一月七日に山に帰るとされている)村人は歳神 様 滞在が長すぎても、短すぎても凶作の兆しだとして、 た杓(しゃく)で肩越しに屋根にかけるということをした。 鳴沢村では「歳神様」 の来る日時は卯の日の卯の刻で、 神様の発つ時期を常に気配りして、 帰る日はそのつぎの卯の日卯の刻であるとし、 翌朝は早くから起きて水をくみ庭に出て南側を向き柄のつ 卯の日を見落とさないように努め、 この間 日 ご 馳

堂内に残っている)。 また、農耕用の馬 (裸馬で)観音堂の前にいき馬の健康を祈願したあと、 絵馬を奉納する習慣もあった (この絵馬は現在も

り、 戸口で供の者が「たのもう」と大声をあげると、家の主人が出迎えて「お札(ふだ)」と「つけ木」を受け、

几

日

「お寺のお年始」という行事が行われた。

らかの布施をし、 また蓮華寺では住職が檀家のあがりはなでお経をあげて回る習慣であった。

で食べて神人共食をする。 七日 七草行事としてこの日の朝各家では七種の野菜に小豆を入れた粥(七日がゆ)を炊き神棚に供えたあ と

この日歳神が山に帰るため腹ごたえしすぎないように軽くて栄養のある、

しかも美味なものを神様に供

えて送り出

家

族

である。ともいわれているが、 すという、 人びとの心尽くしが粥という食べものを作らせたものであった。一説には生鮮野菜の少ない時季の保健食 前段の歳神送りの行事食とする考えの方が妥当である。

日 「蔵開き」(くらびき)歳神が山へ帰ったあと、 農家ではいよいよ春の農作業を開始する準備に カゝ か

る

(現

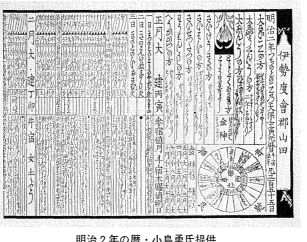
を

<

通玄寺では住職が「つけ木」を担った供の者を連れて 檀家

在の太陽暦によれば、 ·備はまず前年の暮に作業終わりをして、世話になった農具に感謝しながら、きれいに洗い清めて 蔵(農具置場など) この時期まだ農作業の準備は早いが、 旧暦では三月下旬であるから、 このころ準備は始まっていてよい)。

に収めたものを、 この日はじめて蔵から出して、 農作業開始のための祈りを捧げる。



明治2年の暦・小島勇氏提供

の日歳神様に供えた「供え餅」を食べるのは、 とを祈願する意味である(神人共食で力を得ること)。 歳神から与えられた新しい力を心身に注ぎ込み、元気で働けるこ

この時期のものを「小正月」と呼んでいるのである。 と呼んでいるが、この三日間を「小正月」というのは、 ている一月一日からの正月を「大正月」と呼ぶため、これに対して 十四~十六日 小正月行事が行われる。土地では「十四日 現在行われ 正月一

以前は大陰太陽暦であり、さらにそれ以前は月の満ち欠けでつくっ 日 本で太陽暦 (現在の暦)を採用したのは明治六年からで、 それ

た暦に生活の基準を置いていた。

十五日は遠い昔の元旦であった。

うち

の最初に迎える十五夜を年の始めとしていた。したがって一月 の暦によると月が真ん丸くなる十五夜を月の始めとし、一年

て十四日正月というのは、 たちはさまざまな行事で神迎えをした。 0 Ħ 明 3 V 月の光で歳神様が山 この当時の一 から降ってくると信じて、 日の 十四日の夜ドンド焼きをし 区切りが夕方から翌日

祖先

は、尊い神様をお迎えするよろこびの声である「尊や尊」の「とうと」からきたものといわれている。 村人はこぞって道祖神場へ行き、迎え火をたいて心から神降臨をよろこんだのであった。ドンド焼きの「ドンド」と の夕方までとされていたので十四日の夕方はすでに十五日の分に計算されていたので、歳神様が降臨する時と考え、

じゅうをつくり、大家・親分・嫁の実家などに配る。 料にはソバ・トウモロコシ・小麦・ヒエ・米などの粉でまたあんにする小豆や十六豆が用意され、これで大きなまん 玉を差すのに適当な木を切ってきて用意をし、十三日になると老姿や主婦の手で、まんじゅうづくりが行われる。材 小正月を迎える準備は七日過ぎから始まる。 一家の中心となるものか、 男の子が山に行き餅花(丸ダンゴ)やまゆ

に飾る。丸ダンゴやまゆ玉のほか木の枝には「お宝」と呼ぶものやみかんも差して華やぎを加える。 十四日には米やトウモロコシの粉で丸ダンゴやまゆ玉をつくり、山から切ってきた木に差して歳神様を祀った部屋

家によっては部屋の半分を占めるほどの、大きな飾りをつくるところもあった。この晩そばやうどんを作って食べ

丸ダンゴはこれを神様に見せて「このようにたくさん稲の花が咲くように」と祈る 呪術(じゅじゅつ)であり、 まいゆい

玉もまた「まゆをこのようにたくさんに―」と願う予祝(よしゅう)である。

ることを「糸口」といった。

ゴやまゆ玉はその火であぶって食べた。 ダンゴやまゆ玉はこの夜行われるドンド焼きに正月飾りといっしょに持っていって飾りの方は火に投げ入れ、

ンドの火にあたると達者になり、火であぶったダンゴやまゆ玉を食べると、 虫歯にならないといい、

の火に投げ入れた書き初めが空高く揚がると、字が上達するなどといわれていた。十五日には村の若い衆の獅子舞が

十六日には家々でお墓参りをした。お寺には地獄極楽の絵が飾ってあって、子どもたちはこれを見ると恐ろしくな

十七日は山の神祭りである。龍爪講といって山林関係者が集まって、山の神に今年一年の無事を祈った。この日大 嘘をつかなくなるといわれた。

和地区では三浦講という、この村の三浦姓の者が集まる日待ちが行われた。

十九日は太子講といって建築関係者の祭りが行われた。職人の守り神とされている聖徳太子に、今年一年の繁栄を

祈る祭りである。

二十日は商業関係者の集る恵比寿祭り大黒祭りが行われた。

二十四日は大六天・愛宕神社の愛宕講が行われた。愛宕神は地域の西北を守護する神とされ、 各地で厚い信仰

二十五日は習字の手があがるように、子どもたちは天神社に習字を供えて祈願する日である。大田和で は 一家 衆

(いっけしゅう)のお日待ちとして天神講を催す。

る。 大寒は文字の通り一年で最も寒い時期の最終(冬のおわり)に当たり、つぎにくる立春に人びとは大きな期待 をかけ 初まりは「立春」これから一節気を十五日または十六日として、ひと回りした最後の節気が「大寒」である。つまり 二月 三日または四日は節分である。一年を二十四日の節気(二十四節気)に分けて生活の節目とした時代、 節分とは冬の節から春の節に入る中間の日で、冬と春を分ける日であるから「節分」という。 春の

ひじろ(イロリ)の隅に挿し、 の者が農作物を荒らす生きものの名を唱えて同じことをする。これは日常生産の害をする鳥や虫やけだものの口封じ この夜、家々ではご馳走を食べたあと、主人の使った箸を割り、残しておいたイワシの頭と尾をこれにはさんで、 家の主婦が「鳥の口焼き候」といいながらペッペッと唾を吐きかける。

病に

カ

からぬよう祈願する。

口

ウソクは薬師様に供えたまま帰ってくる。

お参りに行くとき道々で「お薬師様

参

焼いて唾をかけ呪文を唱えたあとのイワシの頭は、 本来はヤイカガシといって強い臭いを放って家の中や人々の心の中にある邪気を払う呪術であった。 そのあと戸口のところへ差し、外からくる邪気を追い払う呪い

と、「化け物」は「邪気」のことであろう。つまり「福は内鬼は外」と同意である。 集まった子どもたちが「じえねかね降り込め化けもの出ろやれ」とはやし立てる。「じえねかね」とは「銭 き取っておいたカラを燃料にして、大きなホウロクで大豆を煎る。燃料はバチバチと景気のよい音を立て、 つぎに豆まき用の大豆をいる用意をする。その年の明きの方向から採ってきたへダの枝と、 秋に大豆を収穫したと 金のこ

宿っているので、 家の主人が、その中から十二粒の大豆を拾いあげ、 この間主婦は洗わないままの飯杓子で、ホウロクの中の大豆を煎りあげる。大豆に限らず穀物の中には その霊力で悪魔(邪気)を払い福を招こうとするこれも呪術のひとつである。 ヒジロの灰の中へ埋め、

との天候を占う家もあった。

していられない」と邪気が逃げ去っていくと信じられていた。節分行事の古い習慣は次第になくなっていくが、 に響きわたる声は、そのまま春を呼ぶ声となって地域の隅々まで広がり「こんなに元気な人びとのいる地域には安心 煎りあげたたくさんの大豆は、

きだけは今も残っている。 八日 は お薬師様の日である。 の日子どもたちは火をつけたロ ウソクを持って、 村の薬師様の祠

主人や子どもたちが大声をあげて家の中にまき散らす。「福はりち鬼はそと」と家々 後に取り出してこげ具合を見て、 大豆が煎りあがると 月ご B

が

らっしゃい。ロウソク持ってこお」と大声で唱えて歩いた。

の大入道が来て帳面につけていく」と教え、目籠はそのこわい大入道がこれを見て、いくつも目のあるものをこわが この日の夕方どこの家でも戸口に目籠をつるした。親たちは目籠をつるす意味を「よたっこおしれば、一つまなく

入道が来て、帳面につけておいて、あとでひどい目に遭わされるぞ」といった素朴な家庭教育であった。 「よた」というのは「悪さ」ということ「一つまなく」は「一つまなこ」のことである。「悪さをすれば一ツ目の大

るのでつるすのだと、

説明した。

した履物の始末を教えた。大人たちの間にはこの日「旅をするとよくない」との俗信があった。 また「履物を外へ置くと一つまなくが来て判を押す。それを履くと病気になる」ともいい、子どもたちにキチッと

といわれる全国的に残されていた年中行事との関係が深い。「事八日」は一般的に一年のうちの「事始め」の起 同じ日「かあびたり」(川浸たり)の行事もあった。 十二月八日にも「かあびたり」があるので、 これは

終点を意味する行事で、江戸時代の中ごろから常民の家庭では、二月八日から十二月八日までを針仕事の期間と解釈

この両日には針に感謝する「針供養」の行事を行っていた。 していた。つまり主婦および一家の女性が、針仕事を始める時が二月八日であり、終うときが十二月八日となって、

「事終い」の意味を馬を対象に行ってきたのであろう。この日「かあびたり餅」をついて食べたり、 鳴沢村では一年中農作業に従事する馬の労をねぎらう行事となっているが、 やはり 「針供養」 と同じ 「事始め」 馬には食べよい

めて年期契約をしたことと、もうひとついずれも寒い時期(二月と十二月)に、冷たい川に入って "ことしも この この行事を「かあびたり」と呼んでいるのは、 むかし一年の雇傭契約をする際に、雇われ人が川に入って身心を潔 ようにこぬかを混ぜて食べさせたという。

ځ °

っているが、

うに辛棒します≒ と決意を示した習慣があったことの名残りであった。

ヵ所設けられてい 二十八日は「お水神待ち」の日である。 た貯水槽(村では水道と呼んだ)の蓋の上に、 昭和二十八年に簡易水道が完成するまで、 輪切りにした大根を置き、それに御幣を挿して水神様 毎年行わ れた行事で、 村内に数

に感謝を捧げた。

0 両端に桶をつけて、 当時村の主婦たちは 家のふねにいっぱいになるまで何回も水の運搬をした。村の貯水槽までの距離が遠い家では、 村の貯水槽から水を汲んで、 家に備えてある水槽(ふね)に運ぶのが日課であった。

かなりの重労働であったといわれている。

る家では座敷にひな壇を準備して、緋色の布を敷き、その上段に内裏様、つぎの段に左大臣・右大臣、その下の段に 三月 |三日は「ひな祭り」である。 しかしこれも現在はひと月遅れの四月三日で行っている。 女の子(女児) 0)

三人官女、そしてその下に五人ばやし、 さらにその下の段には桃の花や菱餅・白酒をはじめ、 ち・鏡台などを並べて飾った。 むかしは鳴沢村では桃の花の代わりに「えんまる」と呼ぶ「ネコヤナギ」と「ずさ」と呼ぶ「ウコンザ 小さなタンス・ クラー を飾

これらはすべて山から採ってくる自然のものであるため「ひな祭り」にはかえってふさわしいように思

本で「ひな祭り」の前身が始められたのは、 平安時代からで、 当時は 「上巳の節供」と呼ばれたものである。 Ł

巳とは三月初めの己の日を指していうもので、この日宮中では春の訪れをことほぐ鎮魂の儀式を催した。常民の間 現在のような形ができあがったのは、 江戸時代初めごろからのことで、 しかもその内容は、 春の農作業を前にして神

霊を迎えるための「みそぎ」が元になったものである。

れであるが、このうちの「形代流し」が後の「ひな祭り」の源流となったものである。 村人は氏神から配られる形代(和白紙で人形に切ったもの)を受けて、それで体を撫で心身のけがれを形代に移して、

第に手づくりとなり年々華美となって、川に流すということよりも、家の中に飾るようになり、さらに材料も紙から これを川に流すことで潔めをするという呪法に従って、毎年春に「みそぎ」の行事を行った。ところがこの形代は次

土へ、土から木粉へと変化し、江戸時代の中ごろにはすでに現在のひな人形のような形をつくりあげた。 内裏びなを中心に宮中の役人や召人を並べ立てるのは、常民たちのあこがれをせめて「ひな人形」で満たそうとし

味が強く反映していることがうかがわれる。 たものであろうが、それにしても「だいり様」という呼び方には春の農耕を守護してくれる神の「代理者」という意

る。「暑さ寒さも彼岸まで」と古くからいい伝えられているように、 この時期を境に春彼岸の場合は本格的に春の陽

二十一日か二十二日ごろを中日(春分の日)としてその前三日、後三日計七日間を春の彼岸として先祖の供

気となり、秋彼岸の場合は秋めいてくる。 日本に仏教が伝来してから仏事としてとえられてきたが、 本来的に祖先祭りであるから仏事だけに限らず、 神事の

伴う行事も行われる。

休んで野山に出て、 岸の方が昼の時間が長いという)と考えられ、太陽の盛衰する基点として神が定めたものとし、人びとはこの日 春・秋ともこの中日には太陽が真東から昇り真西に沈む、ということで昼と夜の時間が同じ で ある 一日中太陽を拝む。つまり「日拝む」日というのが 「ひおがむ」から「ひがむ」― (実際には秋彼 ひが 仕 事 を

仏教伝来以後も平安時代には宮中や貴族の間で太陽(祖神)を拝む行事や、

野原へ出て遊ぶ

転訛したのだといわれ、

養

をす

はそうした情景も見ることがなくなった。

海岸へ出て飲食をする「浜遊び」などが行われていた。

のと考えられた。したがって彼岸の入りから明けの七日間は、 常民の間に普及された江戸時代には、 すでに仏教行事となっていたらしく、 寺参りや墓地への参詣がおもな行事で あ 彼岸といえば仏事で祖先を供 り

(カワリモノ)としては、 春は「ぼた餅」 秋は「はぎ餅」をつくり祖先に供える習慣がある。

(秋ははぎ餅)明けダンゴ」という習慣があり、

中日には餅をつくり、

鳴沢村周辺では特に「中日ぼた餅

にはトウモロ コシ粉でダンゴをつくって祖先に供え、その後家の者がたべる慣しだとい

また寺参りをするときはお布施として穀物か金銭を寺に持っていき、寺では大豆とトウモロコ ーシの 粉を混ぜて薄塩

扁平で耳の形をした「耳菓子」をくれた。家によっては死者の法事や墓石を建てることも彼岸中のこ

で味つけした、

いうならば彼岸は 人びとが慎み深く生きる期間でもあったが、 一年のうちの大きな節のひとつとして、 時の流れの変化で、最近ではいろいろの行事が消え去っていったり 祖霊に対する感謝や死者に対する敬虔な祈り

形式だけで済ますようになってしまってい

四月

初めの寅の日

「榛名様の祭り」があった。牛馬が農耕用に使われていたころ、

足和 山田山

この草地

は

4 馬

日 て鉦や太鼓をたたき、 料場として大切なところで、 の夕刻村人が松明をかざして榛名の池まで祈願にいった。 五穀豊饒と虫除け祈願をしたあと火入れが行われた。火入れが行われなくなってからは、 毎年この日草焼きの火入れをした。村の念仏講の人たちや若衆が、 松明の行列は原の道から榛名池まで続いたという。 行者屋敷 跡 K べま つ

十五日(現在) は村氏神である春日神社の祭例である。 この日は村長をはじめ宮世話人も神主と同じ白衣 を着、 お

殿で終日神楽が奉納され、 ごそかに祭りが行われ、小学校も休みになって拝殿の下座の方には小学生も参加して式典が催され、境内の特設神楽 出店も軒を並べてにぎわったが、現在では神楽だけは奉納されている。 出店も昔ほどでは

は「あいあいごくろうだり(であり)ます」と答える風習があった。祭りの当日は現在のチビッコ広場のところで、 たあ(は)だいろう様のお祭りだります(であります)きっと遊ばっしゃりましょう」と家々の戸口に告げ回り家々で 十八日 (現在) は魔王神社の祭例である。 昔は前の日に区の「定使い」(じょうづかい)と呼ばれる者が大声で「あし

草相撲が行われた。



初夏の富士山と鯉のぼり

と)と呼び、

一年のうちでも、最もつつしみ深く生活を営む月とされて

た

月は収穫を見届けた田の神が山へ帰る月として「 正 五九」(正月と五月と九月のこ この日上村では「大般若経会」が観音堂で催された。 五月 古くから正月は歳神の来臨の月、 五月は「さ」(稲の神)の来臨の月、

戦時中は武運長久を祈る参拝者が、近郷近在からも多く、若い衆が剣を仕立て

植えをする時期で、 で、一般の祭事はあまり行われなかった。この月の大きな行事といえば「さの神 も六月五日である。 迎え」の五月節供 (句)である。現在では六月に行うところが多いが、 男児の成長を祝う節供といわれているが、本来は旧 田の守護神である「さ」の神を迎えるため、心身を清めて物 五月は田

忌みをしたのがその初めであった。

た神輿を練ったこともあった。現在では子ども神輿がこれに代わっている。 なお 762

九

たものであった。

このころ各地で萱刈場の火入れが行われた。

それは武士社会で行ったものが常民の中へも浸透したのであった。 現在のような形になったのは室町以後、 特に男児の節供として盛行したのは江戸時代に入ってからだという。

また

る。常民の間に普及するのは江戸末期からであった。 とを願って、従来の節供とはまったく異なった思想をつくりあげてしまった。これが現在の男の節供に継承されてい 来五月節供の折に心身を清める方法として、菖蒲を体に巻きつけたり、家の軒にかざして悪霊退散の呪術とした 武士の社会では「菖蒲」を「尚武」と書き換えて、 わが子(男子)が武を尚び、すこやかに成長するこ

飾って、男子の健康を世間に示すと同時に、 今では男子が産まれると初節供には嫁の実家から鯉のぼりや幟旗・武者飾りが贈られてくる。 嫁の実家はもちろん親戚や隣近所に餅などを配る習慣となったが、一方 家ではこれを内外に

では古い形も併せて行っている場合も多い。

ぶ」「よもぎ」「かや」などの青草を敷き、きれいに洗った鍬や鎌など農具を並べ、これに「かしわ餅」を供えて祝っ に訪れる悪霊追放の呪いである。また柏餅の「柏」は神の宿る木とされているので、この餅は神霊の依代として飾ら や」は鋭い葉でこれも悪霊を切り割く呪力を持っているところから、田植えの時期 たというので古い行事の形をよく伝えている。「 しょうぶ」「よもぎ」など香りの強い草は悪霊を払う呪力を も ち、「 か 鳴沢村ではこの日家の軒先に「菖蒲」「よもぎ」を挿し、家の中では「むしろ」や「ござ」を敷いた 上 に「しょう (鳴沢あたりでは田植えよりも畑仕事)

な忙しい日々である。 月の始め 五月は神迎えで慎みの月であるから祭事も少なかったが、この月は養蚕と畑仕事に追われ、 から蚕の掃き立て、 しかしそれでも、 続いて畑への施肥、 わずかな時を割いて養蚕の順調な成育や畑作の豊作を祈る「ハレ」 麦の刈り取り、 蚕の「おき」そして上簇と、 そのため祭事が 目のまわるよう の日をつ

くり、ご馳走をつくった。

旧六月三十日は、 一年の半分を終わる日で、また後の半分を元気で生きられるための大祓いが行われた。「水無月

官が家々を回りお祓いをしたり、 他所から入り込む悪霊を防ぐための「道切り」の呪法は、魔王神社・山道・長塚

一本木・三辻などで行い、ここには注連縄を張った。

をつくり、それを目の高さほどの横棒に向かい合う形で跨がせる風習があったからで、年に一度天の川で出合う彦星 七月 七日は「七夕」。村では「馬つくり」ともいっていたが、これは山から茅がやを刈ってきてこれで数頭 め 馬

と織女が、馬に乗ってはるばる訪れてきた姿を表わしたものだとしている。

か、二番蚕のすまない畑を見つけて、おどすためだとか、いろいろに伝えられているが、つまりは盆がくるので、農

また織神さまがこの馬に乗って畑に草が生えていないか(人びとが農作業を怠けていないか)を見回りに来 るの だ と

作業に一層励むようにと戒めの手段とも考えられる。「茅がや」の馬の代わりに「きゅうり」に四足をつけたものを使

ったところもある。

七夕様への供えものは収穫したばかりの麦を挽いてせんべい(薄焼き)を作った。 飾りものは鳴沢地区にはないが、

大田和では一般的な笹の枝に短冊をつるしたものがつくられた。

風習である盆とが習合した、祖霊神を迎えるための重要な行事が本来の姿であった。 七夕は現在では中国から渡ってきた、星まつりの伝説を基本としているが、これは日本古来の先祖祭りと仏教的な

月十五日はちょうど一年の後半が出発する日となる。従ってこの日先祖を迎えて祭りを催したが、後に仏教的な盆行 古い時代日本では月の満ち欠けで暦をつくっていたので、 一年の最初の満月の日 (十五夜)を正月としたので、

極 正面

<

との平和を乱す「御霊」の鎮魂をする祭りで祭神が牛頭天王(天王様)であるため、 愛知県の津島神社(祭神牛頭天王) 事に結びついて、盆行事が盛大となった。そこで七月七日は、先祖を迎えるために人びとは心身を潔める「みそぎ」 で八月になったため、七月に行われるようになった。本社は京都の八坂神社で、ここで仏教教典に基づいた邪気を防 残されているのである。 とともに合同で祭祀をした。この日は大人たちは「鮒食い日」といって河口湖方面へ出かけたという。 めに身も心も潔めることは同じである。三月の上巳の節供のときと同じように形代で心身を潔めた形が、七夕飾りに 十七日は「祇園祭」「天王祭」「津島祭」の合同の祭りである。以前は六月七日が祭例であったが、盆行事が月遅れ 祇園会」が催されたのを初めとし全国に普及した。これは別に「御霊会」ともいい、この季節にはびこって人びぎばない 祖霊の降臨を待った。 仏教でもこの日を「七日盆」といって盆行事の準備をする日である。 新盆の家の精霊棚 が、 かる。 には提灯をつるし新仏の位牌を置き供物を飾る。この作業には 八月 明である。 祖先の霊を迎える心尽くしもあったのであろう。 て刈り取るのが目的であったが、もうひとつには盆に訪れてくる祖霊 や原野に茅をはじめ夏草が生い茂る時期で、冬の間の家畜の飼料とし 五日から八日にかけて、 山から来るのだという観念から「道開け」とか 家の南に面した軒下へ杉の小枝を材料に三方を囲む棚 月の初めころから朝草刈りをどこの家でも一斉に行った。 村の新盆の家では 盆 棚 (精霊棚) 作りにか 「道薙ぎ」をして 祖先を迎えるた この意味は不

山林

近い親類の者が朝早く来て手伝う。大田和地区では盆棚を作らず戸外へ提灯をつるすだけである。

(道薙ぎ)や墓場の草刈り(墓薙ぎ)と盆棚づくり、そして十三日「迎え火」十六日「送り火」の順で行われていたの 古くは盆行事は旧七月一日の「釜蓋朔」に始まり、 七日目は「七日盆」といって、山から村までの道 0

鳴沢の盆棚作りは「七日盆」の行事の名残りであろう。

して、楽しい日々を過ごす。 れている者もこの期間には帰省して、 参りをして先祖の霊を迎えに行く、家の入口では「迎え火」を焚く。盆には家に先祖が帰ってくるので、普段家を離 た特設の壇をつくる。これも盆棚である。壇の上には里芋の葉を敷き位牌や盆花・しきみ・野菜などを供え、 十三日は「精霊迎え」の日新盆でない家では家の中の一番上等の部屋に、箱などを台にし雨戸をその上に横に載 祖先に感謝したり、親子兄弟姉妹はもちろん親類縁者と無沙汰をわび合ったり 夕方墓

てきた祖先の霊を慰め、 十四・十五日は盆踊り(昭和の始めころから行われた)や花火遊びで大人も子どもも楽しい。 かつ、この時期はびこる悪霊を追い払うのが目的であった。 盆踊りははるばる訪れ

かなり暗くなってから家々の戸口で焚くが、盆棚の飾りものはこの日の朝食を供えるとすぐに片付けてしまう。飾 十六日は「送り火」を焚いて精霊を送る日である。「迎え火は早く送り火は遅く」といわれているから「送 り 火」

をする。寺の本堂に「地獄極楽」の掛軸が掛けられ、 ものは東ねて戸外のへダの木などにくくりつける習慣があったが、 地獄の恐ろしい様相や、極楽の平和で美しい状況などが、 現在では一括して処理される。 この日は墓参り 見る

ずきあんで小麦粉やとうもろこし粉のまんじゅうをつくり、神仏に供えて夜は月の出を待って拝み、遅くまで起きて、 十三日は翌月の十日および二十三日と合わせて「お三夜待ち」と呼ぶ「月待ち」の日であった。 この日

人の心にさまざまな教えを与えてくれた。

しんだ。 いる習慣があった。ところによっては「月待ち講」という講を立てて講員は頭屋に集まり、 一般的には三夜・十七夜・二十三夜・二十六夜の月待ちが多い。 月の満ち欠けで暦をつくっていた時代に、 世間話をしながら夜を楽

月に対する祈り感謝の名残りである。

夜としている。 旧八月十五日は十五夜であるが、太陽暦では八月十五日が必ずしも満月ではないので、 そのつぎの満月の日を十五

のように上等のものが、たくさん収穫できました』と報告し感謝する意味を表わすものである。 くさん収穫できるときであるため、農家では満月の光に照らされて訪れてくる神に、 の時期は季節の上では仲秋に当たり、月がもっとも冴え渡るころであると同時に、 十五夜の月は 毎月一 回見られるので、 この月だけに十五夜の行事があるのはおかしいが、 畑の作物や山野の木の実などがた 時期の収穫物を供え それには 理 由 がある。 "お陰でこ

依代としてである。 十五日は大田和の八幡神社の祭例で、この日は神楽の奉納があり、 なおこの行事にススキの穂を飾るのは、 野にあってススキが風になびくように、神の訪れを招ぎ迎えるため 神楽のあと同じ舞台で「百万遍」が行われた。

また米がわが国でつくられない前は、里芋をダンゴの代わりに飾ったので、十五夜のことを「芋名月」とも呼んで

ここの神楽には三十六座があり、 とりわけそのうちの四座は、 いつの場合でも欠かせない舞とされていたといい、 地域

の人びとが復活を望んでいる。 通して舞り神楽が最後に「ひきめ矢」を射るころは夜明けになっていたという。 現在ではこの神楽は行われず、

十月 地域の人びとが普段崇拝している神社の祭神が不在なので、 0 月は 「神無月」で、 全国の八百万の神々が出雲の国 (現島根県) 祭りを行うことが少ないが、それでもこの期間留 に集まる (出雲国だけは神有月) 月で ある

守居をする神もあった。留守居神はおもに家々の台所周辺に祀られる「ケ」の神で、 神などがそれだといわれた。日常生活の基本となる部分の守護神だけは、やはり出雲へ出掛けられては困るとい カマド神・えびす・ Ш の神 荒

常民の願望がこうした観念を生み出したのであろう。

信じられていたので、 ろにいわれている。しかし、日本の農耕信仰では、 から田植えをはじめ、 出雲へ出掛ける神々は、 田の神が里を離れていくという観念と、 秋の収穫に至るまで力を注いでくれて、 つぎの年に結婚する相手を結びつける会議をするのだとか、 田の神は冬の間山に篭っていて、旧二月に里に降り、苗代づくり 出雲に神々が集まるという観念とは無関係ではないよ 秋の収穫が終わる旧十月に再び山に帰っていくのだと 豊凶を占いに行くとかいろい

売りをするので、 二十日には「ゑびす講」といって、商家では商売繁昌を祝う行事をした。この祭事には商家で普段のお礼として安 商家以外の者はこの日に買い物を集中するようになり、ひとつの年中行事となった。

戦前まで明治天皇の誕生を祝り「明治節」(昭和二年制定)として、四大節のひとつ(一月一日四方

うに思われる。

三日は、

盟主となった明治天皇の遺徳をたたえる日であったが、戦後は「文化の日」(昭和二十三年制定)として、 拝・二月十一日紀元節・四月二十九日天長節とともに)に数えられ、 水準を高める節目の日となり、 現在ではこの日各地で文化的行事が催されるようになった。 職場も学校も休みとなって、 明治の近代日本国 国民の文化的 0

労を忘れて酒食に舌つづみを打ち、 十月下旬からこの月の上旬ごろまで、村を取り巻く大自然は秋の色に包まれて、 海は、 色とりどりの風景を見せ、 明日への活力を養ったのも、 村人たちはこの期間農を休んで紅葉狩りを楽しんだ。 鳴沢村ではの年中行事に数えてもよい。 とりわけ紅葉台から眺 全山を彩る錦 に日常の苦 める青木

ちょうどこの時期は十一月三日をメドに、 大小麦の種蒔きが終了するときだけに、一日の休養はその意 義 を高

8

戦後それも、

継がれて

それは盆も正月も祖先を迎えて供養する、

沢菜や大根・人参・ごぼうの収穫、 た。三日には蒔きあげといって、夜、近い親類を呼んでそばなどをつくってご馳走をした。 漬けものをはじめ、 乾葉づくり、 大根乾づくり、 馬鈴薯の貯蔵、 紅葉狩りが終わると、

冬囲い、 原野のしば掃き、林の下刈り、技打ちなど冬の準備のはじまる時を迎えた。

成長を感謝

十五日は七五三、 この日男女とも三歳と男子は五歳、 女子は七歳を迎えると氏神にお参りして、 無事の

し、さらにこれからの成長を祈願した。この行事が庶民の間に普及するようになったのは、

明治に入ってからで、そ

れ以前は武家社会の通過儀礼であった。

いうことなどから、七五三という形ができあがった。 いう儀式を行って、 すなわち武家では男女とも三歳までは髪の毛が伸びると適当に剃り落としていたが、三歳に達すると「髪置き」と さらに女児は七歳で着物の付け紐を解いて帯をしめる通過儀礼を決め、 以後剃ったり切ったりしなかった。そこでこの儀式を重要視して幼児の成長の節に加えることに 男児五歳で、袴、をつける儀式を行うと

のしきたりに準じて上流家庭でこれを行い、やがて一般庶民のものとなった。特に現在のように華やかになったのは 祝いの日を十一月十五日としたのは、 昭和四十年から五十年にかけてのころからである。 徳川吉宗の時代からだといわれるが、 明治に入ってから庶民の間でも、 武家

ら、その呼び方が生まれたものとされている。 十二月 明治以前までは、 師走の師とはお寺の坊さんを指すもので、この時期檀那寺の坊さんが、忙しく檀家まわりをしいな 一年のうち盆と正月には必ず檀家まわりが行われ、その風習は明治・大正の時代まで受け 現在では坊さんが檀家をまわるのは、盆だけに限られているようにな た風 景 カゝ

鳴沢村でも盆と同じ十三日には 「仏様の年とり」という行事があって、この日は米の飯を炊き、 大根・馬鈴薯 豆

年のうちの最大の行事とされていたからであった。

腐・こんぶ・ちくわなどをごった煮にした副食をつくり、 仏壇に供えてから家族で食べる習慣があった。寺では煤は

訪れてくる祖霊迎えをしてくれる寺への心尽くしであったが、現在ではこれも金銭で行うようになっている。 らいをして、正月迎えの準備をした日でもある。 十五日はお寺への初穂納めが行われた。この日家々ではトウモロコシやアワなどの穀物を携えて寺に納めた。

糧がなくなっても、 りわけこの日に南瓜を食べることは全国的に行われている。かぼちゃは保存がもっとも長くできる野菜で、 である。古くは太陽の力が一番衰える日で、この日人びとはその復活を願うために、 二十二日ごろ冬至を迎える。この日太陽がもっとも南を通過するので、一日の日照時間が一年中でもっとも短い日 これだけは残しておけるものであるため、これを食べることで太陽の復活を願うと同時に、 いろいろの行事を催したが ほかの食 人び کے

に入って心身の穢れを取り除き、太陽の復活の祈りをしたという。その名残りがユズ湯の習慣となった。 年の瀬が迫るといよいよ餅つきがはじまるが、鳴沢村では二十五日のお寺の餅つきがすまないと、 ところによってはユズ湯に入る習慣があるが、香りの強いユズには悪霊を払う呪力があるという信仰から、 一般の家で餅つ ズ湯

とは生命の復活を期そうとする呪術を行ったものである。

きができなかったという習慣があった。また、餅つきも二十九日は「苦」の日という縁起をかついで、どこの家でも つくことをしなかった。

餅つきは前日に支度を整えておいて、翌日朝まだ暗いうちから作業にかかり、一家の主人をはじめ親類や村の若い 一番日からは供え餅を取り、 そのあとのし餅をつくる。供え餅は「歳神様」「お荒神様」「お倉

などに供えるが「歳神様」以外はその家によって異なる場合がある。

このころ子どもたちは「書き初め」をする習慣がある。

書き初めは新年になってから書くのが普通だが、

<del>--- 770 --</del>

は年未のうちに書きあげるのがめずらしい。

家の決められた部屋に棚をつり、 三十一日は 二大 晦 日である。午後になると家の主人は風呂に入って身を清めてから、 棚の両端に小松を飾り注連縄を張って、中央にはこんぶ・ゆずり葉・だいこんなど 歳神様を迎える棚をつくる。

を新しい麻で結んでつるし、その左右に六枚ずつ御幣(しめ)を飾る(注連縄にはさむ)。

入れて供える。神棚の恵比寿・大黒には山からとってきた「かつの木」を供える。また家の戸口には三階松を立てる (うるう)年には計十三枚を飾る。このあと子どもたちの書き初めを棚や梁に貼り、 大桝に飯を盛った茶わ L を

松を立てない家もある。

升鍋という大きな鍋で煮て、元日以降小鍋に移して何度も食べるほどの量を煮た。この夜は早寝をすると歳神様にし 夕方の食事は『おもっせえ』と呼んで、米飯に魚がつき、ケンチン汁も作って家族で食べた。この日作る煮物は八

現在ではこうした風習もなくなって、 かられるというので、子どもたちは親類の者を呼んだり、親類へ呼ばれたりして、すごろくやカルタ遊びに興じた。 この夜はNHKテレビの 「紅白歌合戦」などを見て過ごし、

参りにいってから寝るといったふうに時代も変わってきた。

鳴沢村では歳神棚や松飾りを三十一日にするようだが、古い習慣では餅つきの日を二十九日を避けると

は三十日の日に棚づくりや松飾りは済ましたものであった。ともかく正月迎えの風習はところによっていろいと変化 神様が訪れることになっているので、その直前に行うのは失礼である。という心情的なものがあったからで、 歳神棚や松飾りを大晦にすることも避けられていた。それは「一夜飾り」といって、すでにその日の夕方から歳

あるので、 以上で鳴沢村の年中行事のあらましを記したが、 止 むを得ないと思う。 これはあくまで昭和五十七年中に刊行された「広報なるさわ」で

元日の早朝はお宮

同 ľ

5

取りあげたものを資料とし、それに民俗学的な考察を加えたものである。

て年中行事として取りあげたのは、過去に生きた人びとが、こうして村づくりをし、こうして共同体を守ったという かれているものであるから、 なお「広報なるさわ」に掲載された内容は、あくまで、過去に「このようなことが行われていた」という筆致で書 今の人びとに伝え残していこうとする意図にほかならない。 現在の行事とは合致しないし、さらにすでに現在は行われていない行事もあるが、あえ

遠い日の祖先の生きざまの中から、 われわれは現在を考える「温故知新」の精神をよみがえらすためにも、

録はたいせつなものと思う。

い中でも尊い教訓を、

祭り」などというものがない。そういう点では、富士北麓の年中行事を考えるとき、この地方の特色を見い出す上で なり差異があり、 なお、 鳴沢村は米の生産がほとんどない地域であるため、甲府盆地で行われていた、または行っている行事とはか とりわけ、 米の生産にかかわる、例えば「田の神迎え」「水口祭り」「八十八夜」「八朔」「刈りあげ

大いに参考となった。

#### 第二節 民 間 信 仰

程度の高い教理を持ち、 衆が日常生活やそれを取り巻く環境に密着しているもので、 って民間信仰および俗信と称されるものは、 しかも組織化された即成宗教教団の、 一般民衆の心意の中から生まれ、 民間信仰とか俗信と呼ばれるものがこれである。 いわゆる宗教現象やその行為とは性格を異にしている かつ伝承されてきたものであるから

民俗資料としてとりあげられる信仰の現象や、それを行う行為は、貴族や武士の社会でのものではなく、一般の民

は事実である。 ものであるが、 ただ、こうした即成の宗教の下部構造には、 民間信仰や俗信の類が、 かなり多く結びついていること

例えば仏教教義の中に存在する地蔵や観音などが、 民衆生活の場で広く関わりを持って展開するとき、 これ

信仰および俗信としてとらえられてきている。

基本的なものであり、さらに神社や仏閣を生活の場の中心とした、生きざまを知るための大きな要素となって働いて 民間信仰や俗信は日本人の古くからの考え方としての、 祖霊観とか霊魂観または他界観を明らかにするために は

いる。

れが民間信仰とか俗信という形で、生きる手段に結びついたのである。各地域の風土によってその形や内容の差は て、少しでも多くの幸せをつかもうとした、真剣な祈りが、山や野辺や家の内外のいたるところで繰り返された。そ 考えたり、 すなわちわれわれの祖先が死後の世界を感得しながら、生きているうちに何をし、どうすれば安心して死ねるかを 人間の力の及ばぬ大自然の威力に対して、どのような心構えを持って生きれば苦難から救われるかを考え



鳴沢の道祖神祠

昔から庶民信仰の最たるもので、

県下には各地に祀ら

れ 7 い

る

てみると、つぎのような信仰が見い出される。

い 鳴沢村に伝え残されてきたこれら人びとの心の寄りどころを探っ

るにしても、

神仏を通して幸せを求めようとした心には変わりはな

## 道祖神信仰

が、 鳴沢村のものは大方山梨特有の丸石道祖神である。

あ

:に顕著なものは文化三年(一八○六)造立の鳴沢の道祖神や駿河往還の辻のものである。また『甲 - 斐国: 志

ぎのような記録があることからもこの地方の道祖神は古い時代から祀られていたことがわかる。 小山 [田信有カ文書ニ此ノ辺ヨリ上ハ、女人ノ参詣ヲ禁ス、永禄七子年六月、女性禅定之追立トアル、 是也 又上ル

と称ス」

事数町許ニシテ小屋アリ、

道祖神ヲ祭ル、

庄左ュ門、

幸右ェ門ト云者二人守リ之杖ヲ造テ道者ニ売ル、

之ヲ金剛杖

がその記録であり、この道祖神は富士山二合目あたりにあって、登山者の道中安全祈願のためのもののようであった。

対象が広げられて、 めなどに祀られて、 現在道祖神祭りは、 五穀豊饒や無病息災家内安全の守護神ともなり、さらに性の神まで発展していった。 他所からくる悪霊や疫病を防ぐための塞の神として信仰されたものであった。 一月十四日、五、六の三日間にわたる小正月の行事に習合されているが、 本来は村の境や橋詰 それが次第に 信仰対象が 信仰

性的な信仰対象に発展した理由は、 五穀豊饒には欠かすことのできない雄しべ雌しべの交配の理が、 子孫繁栄に結

広いことはそれだけ強い神威を持っていたことになる。

び つつい たものといえよう。

てオシラサ 道祖神の祭神は土地によっていろいろに解釈されているが、 7 であったり、 夫婦和合の神様とか縁結びの神などと多面的に信仰の対象となってい 鳴沢の場合は猿田彦命 とされたり、 養蚕の守護神と

シ は こうして広い範囲に神威を示しているので、 月十四 と呼ぶ月が山の端にかかる状況で、 日 カュ ら十六日までの小正月である。 その年の豊凶を占ったという。 日常生活の寄りどころとされているが、 特に十四日正月に焚くドンド 焼きは、 夜明け近くまで焼き「イリ とりわけ盛大に祀られる時期

#### 庚申信仰

さらに庚申塔と呼ばれるものである。



申

老子を教祖とし張道陵を教団の開祖としたものである。 日本に渡って仏教の思想と習合し帝釈天・青面金剛

どが習合して成立した「道教」に基づくもので、

道教は

この信仰は中国に起こった老荘思想に、陰陽五行説な

信仰ははじめられたが、庶民の信仰として盛んになった を信仰の対象とするようになり、 七世紀の初めころから

のは江戸時代に入ってからである。

と考え、それを恐れて、この夜は眠ることなく天帝を祀り続けるという習慣が生まれた。 のもとへその者の罪過を告げるのだと信じられ、人びとは己の罪過が告げられて天帝の怒りに触れると命が絶たれる カ月に一度くらいの間隔でめぐってくる 庚 申の日の夜、人びとが眠りにつくと体内から抜け出して、

般的に解釈されている信仰の内容は、人間の体内(心の中)には常に三戸と名づけられたものが宿っていて、二

励まし合って眠りを避けようとしたことから、各地に庚申講が誕生して一年のうち六日ほどめぐってくる庚申の日 しかし、個々でこれを行うと、無意識に眠ってしまう恐れがあるため、近隣や知人などを誘って講を組み、 互いに

祈願の目印となる塔を建てたり、青面金剛を刻んだ石仏などを祀るようになった。これが庚申堂であり庚申塚であり こうして集合体ができると、 自然帝釈天や青面金剛を祀る堂の建立や、 塚が築かれるようになり、 また村境などに

こうした堂や塚を造立する時期は、 おおむね、干支(+干+二支)がひと回りする六十年に一度の庚申年を 期

する

天帝

(帝釈天)

場合が多く、塔や青面金剛の台座などに、三匹の猿(見ザル・言わザル・聞かザル)が刻んである。 これはこの三猿を己 いで欲しい。 の体内に宿る三尸に見立てて、それぞれの猿に、自分の罪過を見ていても、 という切実な願いを表しているものであった。また三猿のほかに日月や鶏が刻んであるものもある。 聞いていても、天帝の許で決していわな

百万回の念仏を唱える行で、庶民の間に普及したのは江戸時代からであって、すでにこのころになると疾病退散 十四世紀の初めころ、京都の智恩寺善阿上人が疾病退散のために行ったことに始まるというこの行事は、 七日 間

ちろんであるが、農村では農作業の豊作を願って虫送りや雨乞いの祈願にまで、これを通して行われていた。

この行はただ念仏を唱えるだけでなく、行に集まった人びとが、堂なり頭家の座敷なりで円座を組み、 大きな数珠

を回しながら念仏を唱えるのが例で、数珠は大玉小玉を含めて人間の持つ百八つの煩悩の数か、その倍数の二百十六

個 の珠をつけた、 直経二・三
以もある大数珠である。

本来は七日七夜の行であったが、庶民の間に普及するようになってからは、月のうち一定の日を定めて講中の者が 夜だけで済ます場合と、 月のうち六日の斎戒日(忌み日)とした八日・十四・五日・二十三日・二十九

三十日の六斎日を講の日と定めて六斎念仏とするところもあった。

れば重なるほどに仏の功徳に近づけるとし、百万遍を達成すると、その記念として「百万遍供養塔」の建立を行った 百万遍という数字は並大抵のものではないので、 講に集まる人びとはその数の成就をめざして回を重ね 口 が

の行事に百万遍講が開かれていたといわれ、その当時使われていた大数珠が、昭和五十七年七月通玄寺 で 発 見 さ 鳴沢村内にもかつては何組かの百万遍講が組織されていて、 古老の話によると大正時代の末ころまで厄除けや雨乞

天神峠白大龍王信仰

えられる。



0 数珠

引きで縛いだもので、

小玉には「理趣分の呪」という呪文がつぎのように墨書き

直径六珍の小玉二百十四個を一本の細

この大数珠は直径十五珍の大玉二個と、

されている。

れ

現在教育委員会の資料室に保管されている。

万

た人びとの、尊い心に触れることができる。 あろうことを想像すると、 貧しい中でも肩を寄せ合い邪心を払拭して祈りに生き

陀仏」の六字名号を唱えるその唱和の声が、この村の各地でおごそかに聞けたで

この大数珠を一人が一個を繰ってつぎに座っている人に送るたびに

「南無阿弥

納慕薄伽筏帝針刺壤波羅弭多曳怛姪他室曬曳室曬曳室曬曳室曬曳細娑婆訶

混ぜ合わせ、 に雨乞い祈願の折は白大竜王の池の水、 .避の目的で春日神社や魔王天神社に祈禱を捧げたときも、 通玄寺前の六地蔵も当時の講中の者で建てたといい、 神前に供えてから雨乞いの歌を唱しながら、 榛名の池の水、 龍宮の水をもらい受けて 雨乞い 鉦や太鼓をたたき百万 百万遍は行われ、 病気平 癒 ·台風

る白雲が、 竜王信仰は各地にあるが、 霊山 の山腹をよじ登って頂上に達する状況から、 ここでいう「白大」とは、 その縁起にあるように、 白い大きな竜が連想されて、 富士山一合目にある氷池から立ち登 その名が生まれたものと考

遍を唱えて功徳を求めたという話も伝えられている。

<del>--- 777 --</del>



秋 葉 t W



天神峠の白大竜王の碑

説法に教化されて、仏法護持の守護神となった天竜八部衆、

または 釈迦の

鳥獣

竜王は仏教発生以前にインドで信仰されていた異教神が、

竜神八部衆(一般的に八部衆といわれる)の総称で、もともとは

心と解されて、 の王であったといわれている。 白竜が霊山の麓から頂上に達する姿は、

のちには村人たちの渇望する雨乞い行事や、 富士講の先達などの信仰の対象とされる よ う に 富士山を信仰する道者 五穀豊饒をもたら

な

す神として信仰を集めるようになった。

氷池にある祠はこうした深い信仰から建てられた遺構である。 天神峠にある白大竜王の碑 (文政十年・一八二七銘) や、 合目

### 秋葉信仰

備していると、火災に対する恐怖もさほど感じないが、少なくても 太平洋戦争以前ころまでは、こうした文化生活はまだ想像できない 現在のように電気器具やガス器具が発達し、しかも予防対策も完

囲炉裏にしろ釜戸にしろ特別の心遣いを払うと同時に、火気にかかわる神への祈願は重要であった。

とりわけ日常生活で、もっとも中心になった火の取り扱いは、室内で薪を燃やすことだけに危険性の多いもので、

ほど、日本人のくらしはきわめて原始的なものであった。

0)

に参詣して、常々火伏(火防)の祈願を怠らず、秋葉社の神札を火どころに貼って守護を願うことも行われた。 これを粗末にしたり穢れを近づけたりすることが禁じられ、いつも清潔を旨とし、また地域内に祀られている秋葉社

あって、秋葉信仰および、三宝荒神信仰は長い間地域に根ざしていった。そのため屋敷神として荒神を祀る家も少な 村落共同体の中では、自らの不始末によって火事を出し、近隣にまで損害を与えることは大罪とされていたためも

### その他の信仰

くなかった。

が、常民にとって生きることの意味は、 のがいたるところに存在していたので、これらに対する信仰の幅は、広い範囲にわたって行われ、 民間の信仰は前述のほ 地上に立てば「地神」に祈り、川があれば「水の神」に祈り、 かにもいろいろあって、 神仏に加護されながら生かされているのだと認識し、すべてを神仏に依存 それぞれに人びとの生活の中で、 山には山の神、 素朴の祈りの対象とな 風には風の神といったも 7 た

ら残されたものや、 ざまの目安とする信仰も多くあって、一般的にそうしたものを俗信と名づけ、また迷信として捉えているものがある。 ところで具体的な対象となる神仏があるもののほか、人々が日々の生活の中で個人的に利害を思い合わせて、 俗信に類するものでは、主として古代の信仰および呪術が、宗教の域まで高められることなく、民間に退化しなが 宗教の下部的要素が民間に脱落し退化した広義の信仰慣行で、 組織を持たない呪術宗教的

として現在も地域の各地に、

塔や碑または祠とか、大木や石などの中にも伝えられている。

知識や、妖怪変化とか幽霊などの現象も含まれている。

例えば前兆予知では

現象を示す、例えば前兆予知・卜占・禁忌・呪法などがそれで、またこれにまつわる 諺 ・唱え言・民間療法

その祈りの名残り

0

朝虹に川を渡るな」とか「秋の夕焼鎌をとげ」などで、前者は朝虹が出ると上流で雨が降ったことを知らせてい

予知するものであるから「鎌をといで準備をしろ」と教えるもので、こうしたものは科学的にも立証されることであ るので、 間もなく下流に増水してくるから、川を渡ると危険であることを予知し、後者では秋の夕焼けは翌日晴天を

るから、民間知識としても分類されている。 鳴沢村周辺では特に「富士山と雲」の関係から天候を予知したり、農作業の目安にしたりする例が多くあった。

の状態から吉凶を判断したことが『古事記』などに記されている。 卜占は「うらない」ごとにより事の吉凶をはかるもので、古い時代には鹿の骨(けん甲骨)を焼いてそのひび 割

るために神仏に頼って指示を得ようとする。そこで卜占という手段が行われるのであるが、これに用いる用具や対象 いつの時代でも人は未知のものに対するときに、その結果に大きな不安を抱くのが常であって、この不安を解消す

いろいろの形で登場してくるが、とりわけ一般的なものでは神社のおみくじとか、占師による易

農事では新年の筒粥行事などがある。

とする自然現象は、

占い」などもこれに属するものである。 また道に迷ったとき持ち物を投げて方向を決めたり、花びらを一枚一枚取って最後の花びらで吉凶を判断する

る」とか「食後すぐ横になると牛になる」「ひがん花を摘んでくると歯がこぼれる」「葬式の列に指を差すと歯が欠 禁忌に属するものには極めて教訓的なものが多く、 例えば「赤飯にお茶をかけて食べると、結婚式の日 刚 降

行儀作法や他人に対する心遣い、また毒のある植物に手を触れないように、注意を促すものなど多種多

特に鳴沢村に古くからいい伝えられているこの種のもので、旅に関するものにつぎのような禁忌がある。

は 前の日に履き物を他の家に預けておいて、それを履いていくとか、前の晩親類へ泊まってそこから旅立つとかし 月の八日に旅立つ人は、帰るまえぞえこの門に」というのがそれで、この日是非とも旅に出なければならない者

足の前日「テルテル坊主」を作って晴天になることを祈ったりするのも、 竹竿の先につけて、家の屋根より高く飾ることなどもそれである。 るものでは、節分の日の作りもので「いわしの頭」を「ヒイラギ」の枝に差して門口に飾ることや、 びれ」が切れたとき、 呪法に類するものは、一般にいら「まじない」の手段で、この種のものもかなり多い。 額につばをつけながら唱え言をいったり、歯の痛む場合頰をこすりながら呪言を唱えたり、遠 呪法のひとつであり、また祭事に関係のあ 例えば日常生活の中で「し 風祭の際に鎌

また分類は別として俗信に類するものを列挙すると、

○朝グモは福グモであり、 ○山野で箸を作って食事をしたとき、食後に折り捨てないとたたりがある。 夜現れるクモは盗っとグモである。

○カラスが激しく鳴くと人が死ぬ。

〇火じろの中へ小便すると、三宝荒神のたたりが

○トロ飯を食った茶椀で茶を飲むと中気になる。

〇十五夜をしたら十三夜も必ずしなくてはいけない。 (片見月は不幸を呼ぶ)

○友引きの日に葬式を出すと、他の者も引き込まれて死ぬ。

○庚申の夜は夫婦の交わりを避けぬと悪い子が生まれる。 ○下の歯が抜けたときは屋根に、 上の歯のときは床の下へ投げる。

- ○丙午の女は縁が薄い。
- ○夜爪を切ると凶事が起こる。
- ○北枕で寝ると死ぬ。
- ○氷と天ぷらは食べ合わせが悪い。
- ○雷が鳴るときヘソを出しているとヘソを取られる。
- ○お百度参りをすると願いごとがかなう。

○蛙に小便をひりかけるとチン坊が曲がる。

など例を挙げるときりがない。

このような俗信の中で特に社会生活上に甚だしい実害を及ぼしているものもかなり多くあるが、それを迷信と呼ん

るから、必ずしも「これは正信で、これは迷信である」という断定はできない。 なっているので、正信・迷信は時代により、また地方により、さらにそれを受け入れる民衆によって異なるものであ する尺度となったわけであるが、信仰の世界は形而上の世界であって、それには合理性と非合理性とが背中合わせに 明治以後の開化主義につれて「迷信」という言葉は生まれたが、非科学的とか不合理性とかが、正信と迷信を区別

例えば例示した中で「雷が鳴るときヘソを出しているとヘソを取られる」というのがあるが、これは小児に対する

警告であって、この時期腹を冷やすと病気のもとになるという、成人の生活体験が編み出したひとつの教訓でもある

から、非科学的な迷信として一概に処理することはできない。

村の生活の中にあるこれらの俗信を採集して検討することは今後も必要であろう。

念 摩 阿木夫)